
p-ISSN : 2721-5393, e-ISSN : 2721-5385 
www.jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index 

 

1091 

Jurnal Penelitian Pendidikan, Psikologi Dan Kesehatan (J-P3K) 2025, Vol. 6 (No. 3) : 1091-1102 

 
Dinamika Identity Integration pada LGBT Religius – Analisis Teks 

terhadap Autobiografi Dorce Gamalama 
 

Identity Integration Process in Religious LGBT – Textual Analysis of 
Dorce Gamalama’s Autobiography 

 
Anisa Mahdiya(1*) & Elizabeth Kristi Poerwandari(2) 

Fakultas Psikologi, Universitas Indonesia, Indonesia 
 

Disubmit: 23 Juni 2025; Diproses: 29 Agustus 2025; Diaccept: 01 September 2025; Dipublish: 03 September 2025 

*Corresponding author: mahdiyanisa@gmail.com 

Abstrak 
Kajian ini mengeksplorasi proses integrasi identitas gender non-normatif dan religiositas melalui analisis naratif 

autobiografi Dorce Gamalama, seorang figur publik transpuan muslim di Indonesia. Dorce dianggap sebagai sampel 

kritikal yang merepresentasikan dinamika kompleks integrasi identitas, mengingat perjuangannya untuk diakui 

sebagai transgender sekaligus menjalani ritual keagamaannya secara konsisten di Indonesia. Studi ini 

mengidentifikasi fase-fase perkembangan identitas menurut Cass’s Model of Identity Formation, mulai dari identity 

confusion sejak usia dini, identity comparison saat ia ‘naksir’ laki-laki, identity tolerance melalui kontak sosial dengan 

komunitas transpuan, hingga identity acceptance dan pride setelah memperoleh validasi sosial dan legal pasca-

operasi kelamin. Konflik identitas memuncak saat Dorce mempertanyakan legitimasi spiritual atas identitas 

gendernya, khususnya terkait pelaksanaan ibadah sebelum dan sesudah operasi transisi. Dukungan dari komunitas 

transpuan, surat dari penggemar, afirmasi dari otoritas agama, dan praktik positive religious coping seperti doa dan 

haji menjadi faktor protektif dalam fase identity pride dan conflict resolution. Dorce mencapai fase identity synthesis 

melalui integrasi harmonis antara identitas gender, spiritualitas, dan peran sosialnya yang tercermin melalui 

aktivitas filantrop. Studi ini mendukung kerangka Transformative Intersectional Psychology sebagai pendekatan guna 

memaknai kembali konflik identitas menjadi sumber pertumbuhan personal. 

Kata Kunci: Gender Dan Seksualitas Non-Normatif; LGBT; Integrasi Identitas; Religiositas. 

 
Abstract  

This study explores the process of integrating non-normative gender identity and religiosity through an analysis of the 
autobiographical narrative of Dorce Gamalama, a Muslim transgender community figure in Indonesia. Dorce is 
considered a critical sample representing the complex dynamics of identity integration, given her struggle to be 
recognized as transgender while consistently practicing her religious rituals. This study identifies the stages of identity 
development according to Cass's Model of Identity Formation, starting from identity confusion from an early age, 
identity comparison when she had a crush on a man, identity tolerance through social contact with the transgender 
community, to identity acceptance and pride after gaining social and legal validation after sex change surgery. Identity 
conflict peaks when Dorce incorporates spiritual legitimacy for her gender identity, especially related to the 
implementation of religious services before and after transition surgery. Support from the transgender community, fan 
letters, affirmation from religious authorities, and positive religious coping practices such as prayer and pilgrimage 
become protective factors in the identity pride and conflict resolution phase. Dorce reaches the identity synthesis phase 
through the harmonious integration of her gender identity, spirituality, and social role as reflected through 
philanthropic activities. This study supports the Transformative Intersectional Psychology framework as an approach 
to reinterpreting identity conflict as a source of personal growth. 

Keywords: Identity Integration; LGBT; Non-Normative Gender And Sexuality; Religiosity. 
 

  

 DOI: https://doi.org/10.51849/j-p3k.v6i3.785 
 

Rekomendasi mensitasi : 
Mahdiya, A. (2025), Dinamika Identity Integration pada 
LGBT Religius–Analisis Teks terhadap Autobiografi Dorce 
Gamalama. Jurnal Penelitian Pendidikan, Psikologi dan 
Kesehatan (J-P3K), 6 (3): 1091-1102 

http://jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index
https://doi.org/10.51849/j-p3k.v6i3.785


p-ISSN : 2721-5393, e-ISSN : 2721-5385 
www.jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index 

 

1092 

PENDAHULUAN 

Isu seputar identitas gender dan 

religiositas kerap menimbulkan 

ketegangan dalam masyarakat yang 

menjunjung norma sosial dan agama 

secara ketat. Di Indonesia, norma 

heteronormatif dan biner gender masih 

mendominasi, dengan konsekuensi sosial, 

hukum, maupun spiritual yang signifikan 

bagi individu LGBT. Penelitian oleh 

Kementerian Pemberdayaan Perempuan 

dan Perlindungan Anak & Pusat Penelitian 

Kesehatan Universitas Indonesia (2015) 

menemukan bahwa mayoritas masyarakat 

Indonesia memandang LGBT sebagai 

penyimpangan moral dan spiritual, bahkan 

dianggap sebagai pelanggaran terhadap 

kodrat Tuhan. Kondisi ini tidak hanya 

menimbulkan stigma dan diskriminasi 

sosial, tetapi juga memunculkan konflik 

identitas yang mendalam, terutama ketika 

individu LGBT juga memiliki identitas 

religius yang kuat. 

Fenomena disonansi kognitif antara 

identitas spiritual dan identitas gender 

non-normatif telah dikaji secara global, 

dan berulang kali terbukti berdampak 

pada kesehatan mental, seperti 

meningkatnya tingkat stres, depresi, dan 

krisis eksistensial (Etengoff & Daiute, 

2015; Shilo et al., 2016; Alessi et al., 2019). 

Di Indonesia, individu LGBT religius 

menghadapi dilema dalam menjalankan 

ibadah dan menyelaraskan identitasnya di 

tengah tekanan norma dominan. Beberapa 

studi terkini menunjukkan konflik 

identitas ini dapat menjadi sumber 

transformasi psikologis yang positif ketika 

individu mampu membangun makna baru 

atas pengalaman tersebut melalui praktik 

spiritual, afirmasi komunitas, dan refleksi 

diri yang mendalam (Rodriguez et al., 

2019; Wong et al., 2022). 

Kerangka teoritik utama yang 

digunakan dalam penelitian ini adalah 

Cass’s Model of Identity Formation (Cass, 

1984), yang menguraikan enam tahap 

dalam pembentukan identitas gender dan 

seksual non-normatif: identity confusion, 

comparison, tolerance, acceptance, pride, 

dan synthesis. Model ini menekankan 

pentingnya interaksi antara kesadaran diri, 

lingkungan sosial, dan penerimaan 

identitas internal dalam menentukan 

kestabilan psikologis individu. Di sisi lain, 

Deaux (1991 dalam Rodriguez et al., 2019) 

menambahkan bahwa individu membawa 

banyak identitas dalam dirinya, dan 

interaksi antara sub-identitas ini bisa 

saling memperkuat atau menimbulkan 

konflik. Ketika konflik terjadi, integrasi 

dapat dicapai melalui perubahan 

karakteristik identitas, penyesuaian 

derajat kepentingan, atau menambahkan 

dimensi baru dalam identitas diri. 

Wong et al. (2022) mengembangkan 

perspektif ini melalui pendekatan 

Transformative Intersectional Psychology, 

yang memandang konflik identitas bukan 

sekadar sebagai sumber tekanan namun 

juga sebagai kesempatan pertumbuhan 

psikologis dan spiritual. Melalui 

penghayatan identitas secara otentik 

dalam konteks sosial dan spiritual yang 

kompleks, individu dapat mencapai 

koherensi diri dan ketahanan eksistensial 

yang lebih kuat. Pada konteks ini, 

pengalaman spiritual seperti doa, ibadah, 

kontemplasi, dan pengabdian sosial bukan 

hanya menjadi bentuk coping namun juga 

sarana pembentukan makna baru yang 

mengintegrasikan aspek–aspek dalam diri. 

Kajian ini dilakukan sebagai 

kompensasi atas minimnya representasi 

naratif dari individu LGBT religius di 

Indonesia dalam literatur akademik. 

http://jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index


p-ISSN : 2721-5393, e-ISSN : 2721-5385 
www.jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index 

 

1093 

Mayoritas studi yang ada berfokus pada 

dimensi patologi atau marginalisasi tanpa 

menggali aspek resilien dan kapasitas 

transformatif individu. Penelitian ini 

mencoba mengisi kekosongan tersebut 

dengan mengangkat kisah Dorce 

Gamalama, seorang entertainer transpuan 

yang dikenal luas di Indonesia dan 

memiliki komitmen spiritual yang kuat. 

Autobiografi Dorce berjudul Aku 

Perempuan, Jalan Berliku Dorce Gamalama 

(2005) menjadi bahan utama kajian. 

Sebagai figur publik, Dorce adalah contoh 

yang relevan dari sampel kritikal karena ia 

menghadirkan dinamika penuh dari 

konflik dan integrasi identitas gender dan 

religiositas dalam masyarakat yang 

konservatif. 

Temuan sebelumnya menunjukkan 

bahwa dukungan sosial dan relasi positif 

memiliki pengaruh besar dalam membantu 

proses integrasi identitas. Rodriguez 

(2010) mencatat bahwa individu LGBT 

religius yang memiliki significant others 

atau komunitas yang affirmatif 

menunjukkan tingkat kesejahteraan 

psikologis yang lebih tinggi. Shilo et al. 

(2016) menambahkan bahwa ketika 

individu merasa diterima oleh komunitas 

spiritual atau sosial, mereka lebih 

cenderung menggunakan positive religious 

coping dan menunjukkan tingkat well-

being yang lebih tinggi. Studi Etengoff et al. 

(2022) di Indonesia menemukan bahwa 

tanpa dukungan sosial eksternal, individu 

tetap mampu mencapai integrasi identitas 

jika memiliki self-acceptance dan kapasitas 

untuk memaknai ulang ajaran agama 

dengan cara yang lebih inklusif dan penuh 

kasih. 

Pada konteks ini, Dorce menjadi figur 

yang merepresentasikan seluruh spektrum 

proses tersebut, mulai dari krisis identitas 

di masa kecil, pencarian identitas gender 

melalui komunitas, konflik batin dengan 

ajaran agama, hingga pencapaian integrasi 

spiritual dan sosial melalui ibadah, refleksi, 

dan pengabdian. Sebagai seorang 

muslimah transpuan, Dorce mengalami 

kebimbangan spiritual sebelum operasi 

transisi gender, merasa ragu dalam 

menjalankan sholat, dan mempertanyakan 

validitas dirinya di hadapan Tuhan. Setelah 

memperoleh validasi fisik dan legal, serta 

mendapat afirmasi dari tokoh agama, ia 

merasa damai dan yakin untuk 

menunaikan ibadah haji. Dorce lalu 

mendirikan Yayasan Dorce 

Halimatussa’diyah sebagai bentuk dedikasi 

spiritual dan sosial yang menunjukkan 

tahap identity synthesis yang harmonis dan 

transformatif. 

Penelitian ini bertujuan untuk 

memahami secara mendalam bagaimana 

proses integrasi identitas antara gender 

non-normatif dan religiositas berlangsung 

dalam kehidupan individu LGBT religius di 

Indonesia. Studi ini menyasar dua 

pertanyaan utama: (1) Seperti apa 

dinamika konflik identitas dan proses 

integrasinya pada individu LGBT religius? 

(2) Bagaimana dukungan sosial, 

pengalaman diskriminasi, penghayatan 

spiritual, dan strategi coping berperan 

dalam proses integrasi identitas tersebut? 

Dengan menggunakan pendekatan naratif 

dan analisis teks mendalam, kajian ini 

menawarkan deskripsi fenomenologis dan 

pemahaman mendalam mengenai potensi 

koeksistensi antara identitas yang secara 

sosial dianggap kontradiktif. Studi ini 

diharapkan dapat memperkaya literatur 

akademik mengenai identitas LGBT dalam 

konteks religius, serta menjadi dasar bagi 

pendekatan yang lebih inklusif dalam 

praktik pendampingan psikologis, 

http://jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index


p-ISSN : 2721-5393, e-ISSN : 2721-5385 
www.jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index 

 

1094 

pengembangan kebijakan sosial, dan 

pemahaman teologis yang lebih empatik. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan jenis studi 

naratif biografis, yang bertujuan untuk 

memahami secara mendalam pengalaman 

subjektif individu dalam membentuk dan 

mengintegrasikan identitasnya dalam 

konteks sosial dan spiritual tertentu 

(Creswell & Poth, 2018). Studi naratif 

digunakan untuk menyoroti dinamika 

internal individu, khususnya bagaimana 

pengalaman masa lalu, konteks sosial, dan 

makna spiritual berkontribusi terhadap 

pembentukan identitas yang kompleks dan 

saling berkelindan. 

Subjek dalam penelitian ini adalah 

Dorce Gamalama, seorang figur publik 

transpuan muslim di Indonesia yang telah 

menjalani operasi transisi gender dan 

menunjukkan komitmen religius melalui 

praktik ibadah secara konsisten. Subjek 

dipilih melalui teknik sampel kritikal, 

yakni individu yang kisah hidupnya 

mewakili secara nyata dinamika integrasi 

antara identitas gender non-normatif dan 

religiositas. Dorce merupakan figur yang 

relevan karena dikenal luas oleh 

masyarakat dan memiliki dokumentasi 

naratif otentik melalui autobiografinya 

Aku Perempuan, Jalan Berliku Dorce 

Gamalama (2005), yang menjadi sumber 

utama data dalam penelitian ini. 

Data diperoleh melalui analisis teks 

mendalam terhadap autobiografi tersebut. 

Untuk memperkaya konteks dan validasi 

teoretik, dilakukan juga studi literatur 

terhadap berbagai publikasi ilmiah yang 

relevan mengenai teori identitas, coping 

spiritual, dan psikologi interseksional. 

Seluruh data dibaca berulang kali untuk 

menggali makna naratif yang muncul 

dalam struktur cerita hidup Dorce. 

Analisis data dilakukan dengan 

pendekatan analisis naratif-tematik 

(Riessman dalam Creswell & Poth, 2018), 

mencakup penggalian elemen-elemen 

seperti kondisi kausal, fenomena, konteks, 

respons, dan konsekuensi yang muncul 

dalam kisah hidup subjek. Proses analisis 

dilakukan melalui tahapan: (1) identifikasi 

kata kunci dan peristiwa penting, (2) 

pengkodean tematik berdasarkan 

dinamika identitas, (3) pemetaan 

hubungan antar peristiwa dan makna, dan 

(4) interpretasi melalui lensa teoritik 

menggunakan Cass’s Model of Identity 

Formation (Cass, 1984), Transformative 

Intersectional Psychology (Etengoff & 

Rodriguez, 2021), dan spiritual coping. 

Dengan menempatkan narasi sebagai 

sumber data utama, studi ini menyajikan 

dinamika konflik dan resolusi identitas 

secara personal dan kontekstual dalam 

masyarakat Indonesia yang religius dan 

heteronormatif. 

Meskipun subjek telah meninggal 

dunia, penelitian ini tetap memperhatikan 

prinsip etika dengan menjaga integritas 

narasi, menghindari interpretasi yang 

menyimpang dari teks otentik, dan 

menggunakan data yang telah tersedia 

secara publik. Studi ini tidak bertujuan 

menilai moral pilihan subjek, melainkan 

guna memahami bagaimana individu 

membentuk makna atas pengalaman 

identitas yang kompleks pada masyarakat 

konservatif secara religius dan budaya. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Identity Confusion & Comparison. 

Dorce Gamalama, yang dikenal sebagai 

penyanyi dan pembawa acara, memiliki 

masa kecil yang sulit. Ia lahir di Padang dan 

http://jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index


p-ISSN : 2721-5393, e-ISSN : 2721-5385 
www.jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index 

 

1095 

diasuh neneknya hingga usia sembilan 

tahun, ia kemudian harus hidup mandiri 

setelah neneknya meninggal dan 

mengalami perlakuan kasar dari 

saudaranya (Gamalama & Gunawan, 

2005). Dorce Gamalama menyadari 

ketidaksesuaian antara perasaan internal 

dan tubuh biologisnya sejak usia tujuh 

tahun. Dalam narasinya, ia 

menggambarkan dirinya sebagai anak laki-

laki dengan jiwa perempuan yang 

‘terpenjara’, merasa lebih nyaman dalam 

ekspresi feminin, bermain bersama anak 

perempuan, dan menikmati kegiatan 

seperti memasak dan merias diri 

(Gamalama & Gunawan, 2005). Kesadaran 

ini bukan muncul dari pengaruh eksternal, 

namun dari penghayatan personal: 
“Aku mempunyai pikiran, perasaan, 

dan jiwa perempuan. Namun 

sayangnya, hal tersebut terkurung 

dalam tubuh anak laki-laki.” (hlm. 25) 

Ketika tubuhnya berkembang di usia 

remaja tanpa ciri-ciri maskulin seperti 

jakun atau rambut di wajah, keyakinan 

Dorce tentang identitasnya makin kuat. Ia 

aktif mencari cara untuk mengekspresikan 

gender yang ia rasakan, seperti 

mengenakan rok bibinya, meminta hiasan 

kepala perempuan Minang kepada 

neneknya, bahkan rutin mengonsumsi pil 

KB dan lindiol untuk menumbuhkan 

payudara yang membuatnya ketagihan 

(Gamalama & Gunawan, 2005). Sayangnya, 

kesenangan tersebut hadir bersama 

perasaan bersalah dan bingung, terutama 

saat ia mulai tertarik secara romantis pada 

laki-laki. Ia bertanya-tanya apakah 

cintanya ‘aneh’ dan merasa berada dalam 

tubuh serta dunia yang salah: 
“Entah, seluruhnya terasa begitu 

kontradiktif dalam diriku.” (hlm. 94) 

Fase ini sangat mencerminkan 

identity confusion dan identity comparison 

menurut Cass (1984), di mana individu 

mulai menyadari perbedaan internal 

mereka namun belum 

mengartikulasikannya atau mendapatkan 

konfirmasi eksternal. Dorce menghadapi 

kebingungan ekstrem antara perasaan 

internalnya dan norma sosial, tanpa 

support system yang bisa membantunya 

menavigasi pergolakan ini. Kondisi Dorce 

yang minim kedekatan emosional dengan 

keluarga dan tanpa lingkungan 

pertemanan yang mendukung 

membuatnya merasa sepi dan terasing. Hal 

ini menguatkan pandangan Wong et al. 

(2022) bahwa konteks sosial yang 

eksklusif memperpanjang fase disonansi 

identitas dan memperburuk kesejahteraan 

psikologis. 

Penggunaan hormon seperti pil KB 

sejak usia 10 tahun menunjukkan bahwa, 

meskipun belum memahami label 

“transgender”, Dorce sudah mengambil 

langkah untuk memanifestasikan identitas 

internalnya. Strategi coping yang ia 

gunakan lebih bersifat instingtif daripada 

reflektif apalagi saat itu ia belum didukung 

oleh pemahaman konseptual atau jaringan 

sosial yang membantunya. Kondisi ini 

mencerminkan fase awal identitas Dorce 

rawan dan berisiko.  

Identity Tolerance & Acceptance. 

Perjalanan Dorce menuju penerimaan diri 

dimulai dari dunia hiburan. Keberaniannya 

menyumbang lagu saat Bambang Brothers 

tampil di Cikini membawanya bertemu 

Myrna, anggota kelompok musik Fantastic 

Dolls yang menjadi inspirasi baginya: 

seorang transpuan yang tampil percaya 

diri, bebas, dan feminin di atas panggung. 

Bagi Dorce muda yang selama ini hanya 

memendam identitasnya, pertemuan ini 

menjadi pemicu proses identity tolerance 

dalam Cass’s Model, fase di mana individu 

http://jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index


p-ISSN : 2721-5393, e-ISSN : 2721-5385 
www.jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index 

 

1096 

mulai memberikan ruang pada identitas 

yang sebelumnya dianggap menyimpang. 
“Umurku masih 18 tahun saat aku 

manggung bersama Myrna. Dia 

memberi nama panggung untukku: 

Dorce. Sudah tak ada lagi Dedi. Ia 

terkubur rapat-rapat.” (Gamalama & 

Gunawan, 2005, hlm. 29) 

Transformasi simbolik dari “Dedi” 

menjadi “Dorce” menandai dimulainya 

pergeseran dari sekadar mengakui 

perbedaan menjadi menerima dan 

menjalani identitas tersebut dalam 

kehidupan nyata.  
"Impianku terkabul, manggung dengan 

baju perempuan" (Gamalama & 

Gunawan, 2005, hlm. 29).  

Akan tetapi, penerimaan ini belum 

utuh karena ia tampil sebagai perempuan 

hanya di atas panggung. Ia kemudian 

merantau ke Surabaya di mana identitas 

Dorce menemukan titik balik di mana ia 

mulai tampil sebagai perempuan dalam 

kehidupan sehari-hari dan mendapat 

dukungan dari keluarga Mas Yoyok serta 

komunitas transpuan di sekitarnya. 
“Di Surabayalah aku menemukan jati 

diriku yang sesungguhnya. Aku tak 

takut lagi.” (hlm. 34) 

Menurut Cass (1984), identity 

tolerance berkembang menuju identity 

acceptance ketika individu mulai 

membangun hubungan positif dengan 

komunitas yang memiliki identitas serupa 

dan merasa lebih aman menjadi dirinya 

sendiri. Kehadiran teman-teman 

transpuan yang mendukung dan men di 

Surabaya menjadi support system awal 

yang sangat penting bagi dinamika 

psikologis Dorce. Ini juga sejalan dengan 

temuan Rodriguez (2010) bahwa 

dukungan sosial menjadi prediktor utama 

terhadap kemampuan seseorang 

mengintegrasikan identitas seksual dan 

religius dengan positif. 

Meski demikian, fase ini tidak bebas 

dari ambivalensi. Setelah kembali ke 

Jakarta dan mulai berkarir lebih serius di 

dunia hiburan, Dorce terjerumus dalam 

gaya hidup berisiko dipenuhi alkohol, 

rokok, dan obat-obat terlarang. Akan 

tetapi, ia tetap menjaga satu batas moral 

penting: tidak terlibat dalam pelacuran 

yang saat itu marak terjadi di komunitas 

transpuan. Ia mengaitkan keteguhan ini 

dengan “benang tipis keimanan” yang 

tersisa dalam dirinya. 
“Alhamdulillah, aku tak pernah mau 

melacur… Aku masih punya benteng 

iman dan harga diri.” (hlm. 104) 

Di sini, mulai muncul bentuk awal 

positive religious coping yaitu penggunaan 

keyakinan sebagai mekanisme 

perlindungan terhadap risiko adiksi atau 

prostitusi yang membahayakan harga diri 

dan moral. Fase acceptance Dorce tidak 

hanya didukung oleh komunitas sosial 

namun juga oleh kesadaran spiritual yang 

terus berkembang. Ini menjadi fondasi 

penting menuju fase berikutnya: ketika 

identitas gender dan religiositas mulai 

berhadapan dalam konflik yang lebih 

mendalam.  

Identity Conflict, Religious Coping, 

and Gender Transition. Setelah melalui 

fase acceptance, Dorce dihadapkan pada 

konflik identitas yang lebih kompleks yaitu 

pertentangan antara keyakinan spiritual 

dan eksistensi gendernya. Seiring 

keberhasilannya dalam dunia hiburan, ia 

mulai mempertanyakan: apakah 

mengenakan pakaian perempuan di atas 

panggung telah cukup untuk 

merepresentasikan identitas sejatinya? 

Refleksi eksistensial ini bukan sekadar soal 

penampilan, melainkan soal spiritualitas 

dan legitimasi kehadiran dirinya di 

http://jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index


p-ISSN : 2721-5393, e-ISSN : 2721-5385 
www.jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index 

 

1097 

hadapan Tuhan (Gamalama & Gunawan, 

2005). 
“Ketika baju dan seluruh perangkat itu 

ditanggalkan, yang kulihat adalah 

kelelakianku. Bukan seutuhnya 

perempuan. Sedih rasanya.” (hlm. 53) 

Konflik ini menunjukkan transisi 

Dorce menuju fase identity conflict, di mana 

integrasi antara identitas gender dan 

religiositas belum dapat sepenuhnya 

dijembatani. Perasaan “tidak utuh” dalam 

ibadah menjadi dorongan kuat untuk 

melakukan operasi kelamin, bukan demi 

validasi sosial semata, tetapi agar ia dapat 

hadir di hadapan Tuhan secara utuh. 
“Toh, kalaupun aku tidak melakukan 

operasi kelamin tetapi tetap 

berpakaian sebagai perempuan... 

eksistensiku di hadapan Allah tetaplah 

tidak utuh.” (hlm. 55–58) 

Konflik ini relevan dengan teori 

Deaux (1991 dalam Rodriguez et al., 2019) 

tentang identity modification, di mana 

individu memodifikasi elemen identitas 

(dalam hal ini: tubuh) sebagai strategi 

integrasi. Transisi fisik menjadi bentuk 

konkrit dari strategi copingnya, 

menggunakan tindakan tubuh untuk 

menyelaraskan spiritualitas dan jati diri. 

Proses ini penuh tantangan, di mana Dorce 

harus menghadapi tekanan medis dan 

stigma sosial yang berat. Seorang psikiater 

berusaha memadamkan niatnya dengan 

menyatakan bahwa ia masih bisa 

“disembuhkan”. Dorce merasa dirinya 

dipermalukan namun ia tetap teguh pada 

pendiriannya. 
“Mereka berusaha memojokkanku... 

Aku merasa terhina.” (hlm. 45) 

Di tengah tekanan, komunitas 

transpuan hadir sebagai support system 

utama. Kehadiran teman-teman dan 

kekasihnya memberikan kekuatan 

emosional yang signifikan.  

“Teman-teman wariaku banyak yang 

datang... meski tak ada satu anggota 

keluarga yang hadir.” (Gamalama & 

Gunawan, 2005, hlm. 46).  

Dalam narasi Dorce, kekasihnya 

mendampingi sepanjang operasi dengan 

kasih sayang dan tanpa pamrih, 

menciptakan relational safety yang krusial 

dalam menghadapi perubahan besar.  
“Laki-laki itu dengan sabar 

menungguiku di rumah sakit.” 

(Gamalama & Gunawan, 2005, hlm. 

95) 
Religiositas menjadi jangkar emosi 

dan spiritual yang menopang keputusan 

ini. Dorce menjalani operasi dengan 

berserah penuh pada Tuhan. Ia menyebut 

doa sebagai bentuk utama keberanian, dan 

merasa bahwa keberhasilan operasinya 

adalah bentuk kasih Tuhan.  
“Segalanya aku pasrahkan dalam doa... 

hingga sampai terpejamnya mata 

terakhir karena bius.” (Gamalama & 

Gunawan, 2005, hlm. 46) 
Pasca keberhasilan operasi, 

perjuangan Dorce terus bergulir. Ia 

menempuh jalur hukum untuk mengubah 

nama dan jenis kelamin di kartu identitas 

demi pengakuan legal agar kehidupannya 

sebagai perempuan tidak lagi ambigu. 

Validasi hukum ini tidak hanya 

menyelesaikan konflik administrative 

namun juga menjadi titik balik dalam 

rekonsiliasi batinnya. 
“Selama ini... sholatpun aku diliputi 

keraguan. Mesti dengan cara 

bagaimana aku menjalankan 

ibadahku, mengenakan mukena dan 

satu saf dengan perempuan, atau 

berada sejajar dengan para laki-laki? 

Keraguan itu pupus ketika akhirnya 

secara fisik maupun secara hukum aku 

sah sebagai perempuan.” (hlm. 64) 

Fase ini menandai pergeseran dari 

konflik ke sintesis awal identitas. Dengan 

tubuh yang diakui sebagai bagian dari 

http://jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index


p-ISSN : 2721-5393, e-ISSN : 2721-5385 
www.jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index 

 

1098 

identitasnya, Dorce merasa lebih damai 

dalam ibadah, termasuk saat menjalankan 

salat dan mempersiapkan diri naik haji. 

Validasi ini penting bagi Dorce secara 

spiritual dan sosial di mana aksi nyata 

melalui intervensi medis, dukungan 

komunitas, dan religiositas bisa 

membantunya mengatasi konlik identitas 

melalui positive religious coping yang utuh.  

Meski telah berhasil menjalani 

operasi kelamin dan memperoleh 

pengakuan hukum, Dorce belum 

sepenuhnya lepas dari konflik identitas. 

Pasca transisi gender, ia menghadapi 

gelombang stigma baru yang lebih 

kompleks: tudingan bahwa ia telah 

melanggar kodrat Ilahi. Komentar sosial 

yang menyakitkan memunculkan konflik 

batin baru, bukan lagi antara tubuh dan 

jiwa, melainkan antara status sosial 

barunya dan posisi dalam masyarakat di 

Indonesia yang religius. 
“Beberapa golongan bereaksi keras 

terhadapku; menganggapku manusia 

berdosa besar, begitu besar hingga tak 

terampuni karena aku telah mengubah 

kodratku.” (hlm. 55) 

Stigma ini mencerminkan bentuk 

externalized moral judgement dari 

masyarakat yang berpotensi menciptakan 

internalized transphobia pada individu 

transgender. Dorce memilih untuk tidak 

melawan kritik tersebut dengan 

kemarahan melainkan dengan positive 

religious coping, yaitu berusaha mengatasi 

penderitaan melalui hubungan yang lebih 

intim dengan Tuhan (Pargament dalam 

Shilo et al., 2016). 

Surat-surat dari penggemar yang 

mencintai tanpa syarat menjadi sumber 

kekuatan penting bagi Dorce di tengah 

serangan opini publik. Validasi ini bukan 

hanya sosial, tetapi juga eksistensial.  

“Bagi mereka, apapun yang aku 

lakukan, aku tetaplah Dorce yang 

mereka cintai. Surat-surat itu 

membuatku tetap ‘hidup’.” (Gamalama 

& Gunawan, 2005, hlm. 58).  

Dalam fase ini, dukungan sosial 

selektif berperan sebagai faktor protektif 

kritis. Meskipun tidak didukung oleh 

keluarga besar atau lembaga keagamaan 

dominan, Dorce mengandalkan dukungan 

dari komunitas dan penggemarnya sebagai 

ruang aman spiritual dan emosional. 

Fase ini juga menjadi arena di mana 

religiositas Dorce diuji secara serius. Ia tak 

hanya mempertahankan spiritualitasnya 

namun mulai menginterpretasi ulang 

ajaran agama. Ia membaca ayat-ayat Al-

Qur’an dan menemukan bahwa tidak ada 

satu pun ayat yang secara eksplisit 

menyatakan bahwa mengubah kelamin 

membatalkan pengampunan Tuhan. 
“Tidak pernah kutemukan ayat yang 

mengatakan telah tertutup pintu 

ampunan Allah bagi manusia yang 

mengubah kelaminnya.” (hlm. 58) 

Refleksi ini menunjukkan spiritual 

resistance, yang Etengoff et al. (2022) 

jelaskan sebagai sebuah proses aktif 

mempertahankan keimanan dengan 

menginterpretasikan ulang ajaran agama 

dalam kerangka keberagamaan yang lebih 

inklusif. Strategi ini bukanlah bentuk 

pembangkangan, melainkan afirmasi 

bahwa identitas diri dan keimanan bisa 

berjalan beriringan. 

Momen penting pada perjalanan 

psikologis Dorce di fase ini adalah niat 

untuk menunaikan ibadah haji, salah satu 

puncak spiritualitas dalam agama Islam. 

Keputusan besar ini memunculkan 

kembali dilema batin: apakah masyarakat 

bisa menerima kehadirannya sebagai 

perempuan dalam ibadah kolektif? 

http://jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index


p-ISSN : 2721-5393, e-ISSN : 2721-5385 
www.jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index 

 

1099 

Akankah ia memicu kegaduhan dan 

dianggap membawa ‘murka Tuhan’? 
“Bolehkan aku menunaikan ibadah haji 

sebagai perempuan? Apakah para 

calon hajjah lainnya tidak merasa risih 

dengan keberadaanku?” (hlm. 64) 

Dalam kebimbangannya, Dorce 

menghubungi Ketua Majelis Ulama 

Indonesia (MUI) dan menerima afirmasi 

bahwa ia boleh menunaikan ibadah haji 

sebagai perempuan, sesuai kondisi 

fisiologisnya. Validasi ini sangat penting, 

karena memberikan otoritas religius atas 

identitasnya yang baru—membantu 

meredakan konflik spiritual yang selama 

ini menghantui dirinya. Namun cobaan 

kembali datang saat Dorce dituduh sebagai 

penyebab tragedi Mina 1990, hanya karena 

statusnya sebagai transpuan yang 

menunaikan haji. Meskipun tuduhan ini 

tidak berdasar, Dorce tetap memilih 

berserah diri.  
“Astaghfirullah. Aku hanya bisa 

berlapang dada. Semua kukembalikan 

kepada Allah.” (Gamalama & Gunawan, 

2005, hlm. 110) 

Strategi positive religious coping 

Dorce semakin terlihat kokoh: ibadah, 

pengampunan diri, kedekatan dengan 

Tuhan, dan pengabaian terhadap stigma. 

Usai haji, Dorce merasa lebih tenang, lebih 

bijak, dan lebih spiritual: 
“Setelah menjadi hajjah, hatiku terasa 

lebih dingin. Berbagai cobaan Allah 

kulalui dengan lapang dada, dengan 

senantiasa berserah padaNya. Pasrah, 

sambil terus berusaha untuk jadi lebih 

baik.” (hlm. 109) 

Fase ini mengindikasikan 

kematangan spiritual dan integrasi diri, 

sebuah titik di mana identitas gender dan 

religiositas tidak lagi saling menegasikan, 

tetapi menyatu dalam bentuk 

keberagamaan yang personal dan damai. 

Secara teoretik, kondisi ini menandai 

pergeseran dari identity conflict menuju 

identity synthesis di mana individu tidak 

hanya menegaskan identitasnya di 

hadapan Masyarakat namun juga di 

hadapan Tuhannya.  

Identity Synthesis and 

Intersectional Positive Growth. Pasca 

berbagai fase konflik, adaptasi, dan 

transformasi, Dorce memasuki fase yang 

oleh Cass (1984) disebut sebagai identity 

synthesis yaitu suatu tahap ketika individu 

mampu mengintegrasikan berbagai aspek 

identitas diri yang sebelumnya 

kontradiktif menjadi satu koherensi yang 

utuh. Pada kasus Dorce, proses ini 

mencakup menyelaraskan identitasnya 

sebagai transpuan dan Muslimah secara 

spiritual, sosial, dan eksistensial. 

Fase ini ditandai oleh kemampuan 

Dorce untuk menjalani hidup sebagai diri 

yang utuh, tanpa lagi terdorong untuk 

membuktikan siapa dirinya kepada publik, 

tetapi justru memperkuat makna hidupnya 

melalui kontribusi nyata kepada 

masyarakat. Ini tampak dari pendirian 

Yayasan Dorce Halimatussa’diyah, sebuah 

lembaga sosial yang menyediakan 

pendidikan dan santunan bagi anak-anak 

yatim—sebuah refleksi langsung dari 

pengalaman masa kecilnya yang penuh 

kehilangan dan keterbatasan. 
“Aku mendirikan yayasan ini agar 

anak-anak tidak perlu mengalami rasa 

kehilangan seperti yang pernah 

kurasakan. Ini bentuk syukurku atas 

semua yang Tuhan beri padaku.” 

(Gamalama & Gunawan, 2005) 

Melalui yayasan ini, Dorce 

menunjukkan bentuk keberagamaan yang 

diwujudkan lewat tindakan sosial berbasis 

welas asih. Ia tidak hanya menerima kasih 

Tuhan namun juga perpanjangan tangan 

kasih bagi orang lain. Ini sejalan dengan 

prinsip utama Transformative 

http://jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index


p-ISSN : 2721-5393, e-ISSN : 2721-5385 
www.jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index 

 

1100 

Intersectional Psychology (Etengoff & 

Rodriguez, 2021) yang melihat identitas 

bukan sekadar konflik, tetapi sebagai 

sumber pertumbuhan dan pengabdian. 

Dalam refleksi akhir hidupnya, Dorce 

juga menunjukkan kematangan spiritual 

yang mendalam. Ia tak lagi peduli pada 

penilaian publik, dan menaruh seluruh 

kepercayaannya pada Tuhan dan pada 

kebenaran pilihannya untuk hidup jujur 

terhadap dirinya sendiri. 
“Bagiku, ketakutan terbesar dalam 

hidup ini adalah kehilangan keyakinan 

pada diri sendiri. Dan aku meyakini 

kebenaran pilihan untuk jujur pada 

kelaminku. Sama besarnya dengan 

keyakinanku bahwa inilah jalan yang 

ditunjukkan Allah untukku.” (hlm. 153) 

Dorce menjalani identitasnya sebagai 

Muslimah dan transpuan tanpa menafikan 

salah satu sisi. Ia tidak lagi merasa perlu 

memilih antara agama dan identitas 

gendernya, antara Tuhan dan tubuhnya. 

Identitasnya telah melebur dalam harmoni 

spiritual dan sosial. Melalui perjalanan ini, 

Dorce menunjukkan bahwa identitas yang 

kompleks dan paradoksikal pun bisa 

menemukan titik integrasi ketika dihadapi 

dengan keberanian, refleksi mendalam, 

dan makna spiritual yang otentik. Ia adalah 

contoh nyata dari intersectional positive 

growth di mana tekanan dan luka batin 

menjadi pintu menuju kekuatan, kohesi 

diri, dan kontribusi sosial yang 

berkelanjutan.  

Penghayatan positif mendalam atas 

seluruh pengalamannya menjadi faktor 

protektif dominan, menunjukkan manfaat 

transformatif dari stres akibat proses 

interseksi dan integrasi antara identitas 

religius dan seksual (Wong et al., 2022). 

Perjalanan Dorce ini menunjukkan 

spiritual resistance melalui pembangunan 

komunitas, penghayatan Pencipta, dan 

praktik religius (Wong et al., 2022). 

Penghayatan positif mendalam atas 

seluruh pengalamannya menjadi faktor 

protektif dominan, menunjukkan manfaat 

transformatif dari stres akibat proses 

interseksi dan integrasi antara identitas 

religius dan seksual (Wong et al., 2022). 

 

SIMPULAN 

Kajian ini mengungkap perjalanan 

kompleks integrasi identitas gender non-

normatif dan religiositas pada Dorce 

Gamalama melalui analisis naratif 

autobiografinya. Menggunakan kerangka 

Cass’s Model of Identity Formation, studi ini 

menunjukkan bahwa Dorce memulai 

proses pembentukan identitas sejak usia 

tujuh tahun pada fase identity confusion, 

ketika ia sadar adanya ketidaksesuaian 

antara tubuh laki-lakinya dan jiwanya yang 

feminin. Kebingungan ini berlanjut ke fase 

identity comparison saat remaja, ketika ia 

mengalami ketertarikan pada laki-laki dan 

menyadari semakin jauhnya dirinya dari 

norma sosial. 

Pertemuan dengan Myrna dan jalinan 

sosial dengan komunitas transpuan 

menjadi titik balik penting yang 

mendorongnya memasuki fase identity 

tolerance. Dorce mulai mentoleransi 

identitas gender dan orientasi seksualnya, 

lalu merantau ke Surabaya, tempat ia 

menemukan komunitas yang menerima 

dan mendukung. Lingkungan suportif ini 

menguatkannya untuk hidup secara 

konsisten sebagai perempuan, menandai 

fase identity acceptance. Proses ini juga 

disertai fase penuh risiko, ketika Dorce 

terlibat dalam gaya hidup malam. Di titik 

ini, religiositasnya berperan sebagai faktor 

protektif yang membentenginya dari 

praktik berisiko seperti pelacuran dan 

kecanduan. 

http://jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index


p-ISSN : 2721-5393, e-ISSN : 2721-5385 
www.jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index 

 

1101 

Keputusan untuk menjalani operasi 

kelamin menandai fase identity pride, saat 

Dorce mengklaim identitasnya 

sepenuhnya, baik secara fisik, hukum, 

maupun sosial. Sayangnya, kebanggaan ini 

memunculkan kembali identity conflict 

ketika ia meragukan legitimasi spiritual 

dari identitas barunya. Respon negatif 

masyarakat terhadap operasi dan 

keputusannya menunaikan ibadah haji 

memperdalam krisis ini. 

Melalui strategi positive religious 

coping seperti berdoa, mengikuti kajian 

agama, dan refleksi atas ayat-ayat Al-

Qur’an, Dorce memperoleh ketenangan 

spiritual. Dukungan dari komunitas 

transpuan, penggemar, dan afirmasi dari 

tokoh agama membantunya 

menyelaraskan keyakinan dan 

identitasnya. Ia akhirnya mencapai fase 

identity synthesis, di mana identitas gender, 

religiositas, dan perannya sebagai figur 

publik terintegrasi secara utuh. Pendirian 

Yayasan Dorce Halimatussa’diyah menjadi 

wujud kontribusinya bagi kemanusiaan 

dan spiritualitas. Penelitian ini 

menegaskan ketika diiringi support system, 

penerimaan diri, dan penghayatan 

spiritual yang mendalam, konflik identitas 

yang penuh tekanan dapat menjadi titik 

tolak bagi pertumbuhan positif, 

sebagaimana dijelaskan dalam kerangka 

Transformative Intersectional Psychology.  

Kajian ini menunjukkan bahwa 

integrasi identitas gender non-normatif 

dan religiositas pada individu LGBT tidak 

hanya mungkin namun berpotensi menjadi 

sumber pertumbuhan psikologis dan 

spiritual. Oleh karena itu, psikolog, 

konselor, dan pekerja sosial perlu 

mempertimbangkan pendekatan yang 

peka terhadap nilai-nilai keagamaan dan 

pengalaman minoritas. Validasi dari 

pemuka agama atau komunitas keagamaan 

yang inklusif juga terbukti menjadi faktor 

protektif signifikan. Penelitian lanjutan 

disarankan untuk menjangkau individu 

LGBT religius non-publik guna 

memperluas pemahaman tentang bentuk 

coping, support system, dan spiritual 

resistance. Kajian ini juga mendukung 

pengembangan program literasi spiritual 

inklusif untuk memperkuat jejaring 

dukungan dan kesehatan mental 

komunitas LGBT religius di Indonesia. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Alessi, E. J., Greenfield, B., Kahn, S., & Woolner, L. 

(2019). (Ir)Reconcilable identities: Stories of 
religion and faith for sexual and gender 
minority refugees who fled from the Middle 
East, North Africa, and Asia to the European 
Union. Psychology of Religion and Spirituality. 
https://doi.org/10.1037/rel0000281 

Askari, A. S., & Doolittle, B. (2022). Affirming, 
intersectional spaces & positive religious 
coping: Evidence-based strategies to improve 
the mental health of LGBTQ-identifying 
Muslims. Theology & Sexuality, 28(1), 70–79. 
https://doi.org/10.1080/13558358.2022.20
89541 

Cass, V. (1984). Homosexual identity formation: 
Testing a theoretical model. Journal of 
Homosexuality, 20(2), 143–167. 
https://www.jstor.org/stable/3812348 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative 
inquiry and research design: Choosing among 
five approaches (4th ed.). Sage Publications. 

Etengoff, C., & Daiute, C. (2015). Online coming-out 
communications between gay men and their 
religious family allies: A family of choice and 
origin perspective. Journal of GLBT Family 
Studies, 11(3), 278–304. 

Etengoff, C., & Rodriguez, E. M. (2020). “At its core, 
Islam is about standing with the oppressed”: 
Exploring transgender Muslims’ religious 
resilience. Psychology of Religion and 
Spirituality. Advance online publication. 
https://doi.org/10.1037/rel0000325 

Etengoff, C., & Rodriguez, E. M. (2021). Incorporating 
transformative intersectional psychology 
(TIP) into our understanding of LGBTQ 
Muslims’ lived experiences, challenges, and 
growth. Journal of Homosexuality, 68(7), 
1075–1082. 
https://doi.org/10.1080/00918369.2021.18
88582 

http://jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index
https://doi.org/10.1037/rel0000281
https://www.jstor.org/stable/3812348
https://doi.org/10.1037/rel0000325


p-ISSN : 2721-5393, e-ISSN : 2721-5385 
www.jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index 

 

1102 

Etengoff, C., Rodriguez, E. M., Kurniawan, F., & Uribe, 
E. (2022). Bisexual Indonesian men’s 
experiences of Islam, the Quran and Allah: A 
mixed-methods analysis of spiritual 
resistance. Journal of Bisexuality, 22(1), 116–
144. 
https://doi.org/10.1080/15299716.2021.20
22557 

Gamalama, D., & Gunawan, F. R. (2005). Aku 
perempuan: Jalan berliku seorang Dorce 
Gamalama. GagasMedia. 

Kementerian Pemberdayaan Perempuan dan 
Perlindungan Anak & Pusat Penelitian 
Kesehatan Universitas Indonesia. (2015). 
Pandangan masyarakat terhadap lesbian, gay, 
biseksual dan transgender (LGBT) di Jakarta, 
Bogor, Depok dan Tangerang. 
https://kemenpppa.go.id/lib/uploads/list/0
bad8-4-laporan-lgbt-masyarakat.pdf 

Kenneady, D. A., & Oswalt, S. B. (2014). Is Cass’s 
model of homosexual identity formation 
relevant to today’s society? American Journal 
of Sexuality Education, 9(2), 229–246. 
https://doi.org/10.1080/15546128.2014.90
0465 

Lefevor, G. T., Blaber, I. P., Huffman, C. E., Schow, R. 
L., Beckstead, A. L., Raynes, M., & Rosik, C. H. 
(2020). The role of religiousness and beliefs 
about sexuality in well-being among sexual 
minority Mormons. Psychology of Religion 
and Spirituality, 12(4), 460. 

Papalia, D. E., & Martorell, G. (2021). Experience 
human development (14th ed.). McGraw-Hill 
Education. 

Poerwandari, E. K. (2017). Pendekatan kualitatif 
untuk penelitian perilaku manusia. LPSP3 UI. 

Riandi, A. P., & Kistyarini. (2022, February 16). 
Dorce Gamalama meninggal dunia. 
Kompas.com. 
https://www.kompas.com/hype/read/2022
/02/16/084114766/dorce-gamalama-
meninggal-dunia 

Rodriguez, E. M. (2010). At the intersection of 
church and gay: A review of the psychological 
research on gay and lesbian Christians. 
Journal of Homosexuality, 57(1), 5–38. 
https://doi.org/10.1080/00918360903445
806 

Rodriguez, E. M., Etengoff, C., & Vaughan, M. D. 
(2019). A quantitative examination of 
identity integration in gay, lesbian, and 
bisexual people of faith. Journal of 
Homosexuality, 66(1), 77–99. 
https://doi.org/10.1080/00918369.2017.13
95259 

Shilo, G., Yossef, I., & Savaya, R. (2016). Religious 
coping strategies and mental health among 
religious Jewish gay and bisexual men. 
Archives of Sexual Behavior, 45(6), 1551–

1561. https://doi.org/10.1007/s10508-015-
0567-4 

Surya, R. (2021). Merekam jatuh bangun perjalanan 
gereja transpuan tertua di Pulau Jawa. Vice. 
https://www.vice.com/id/article/pkbqnz/s
ejarah-berdirinya-gereja-khusus-transpuan-
persekutuan-hati-damai-dan-kudus-di-
surabaya 

Wijaya, H. Y. (2019). Localising queer identities: 
Queer activisms and national belonging in 
Indonesia. In Contentious belonging: The place 
of minorities in Indonesia (pp. 133–151). 
https://books.google.co.id/books?id=LVe_D
wAAQBAJ 

Winarso, W. (2015). Aspek psikologi, sosial-kultural 
dan sikap Islam terhadap perilaku 
transeksual di Indonesia. Fenomena, 7(2), 
155–170. 
https://doi.org/10.21093/fj.v7i2.260 

Wong, E. G., Galliher, R. V., Pradell, H., Roanhorse, T., 
& Huenemann, H. (2022). Everyday positive 
identity experiences of spiritual/religious 
LGBTQ+ BIPOC. Identity, 22(1), 35–50. 
https://doi.org/10.1080/15283488.2021.19
96364 

 

http://jurnalp3k.com/index.php/J-P3K/index
https://www.kompas.com/hype/read/2022/02/16/084114766/dorce-gamalama-meninggal-dunia
https://www.kompas.com/hype/read/2022/02/16/084114766/dorce-gamalama-meninggal-dunia
https://www.kompas.com/hype/read/2022/02/16/084114766/dorce-gamalama-meninggal-dunia
https://www.vice.com/id/article/pkbqnz/sejarah-berdirinya-gereja-khusus-transpuan-persekutuan-hati-damai-dan-kudus-di-surabaya
https://www.vice.com/id/article/pkbqnz/sejarah-berdirinya-gereja-khusus-transpuan-persekutuan-hati-damai-dan-kudus-di-surabaya
https://www.vice.com/id/article/pkbqnz/sejarah-berdirinya-gereja-khusus-transpuan-persekutuan-hati-damai-dan-kudus-di-surabaya
https://www.vice.com/id/article/pkbqnz/sejarah-berdirinya-gereja-khusus-transpuan-persekutuan-hati-damai-dan-kudus-di-surabaya
https://doi.org/10.21093/fj.v7i2.260

